
 נדה דף מ 
 

 {האם שייך לאשה להתעבר עוד פעם אחר יוצא דופן}
יוצא דופן וכו' ימי טהרה וכו'. פירש"י ע"י סם נפתחו מעיה והוציאו את העור לחוץ ונתרפאת. והיינו דמפורש 

חיה אחר לידה כזו,  במשנה כאן שיש דינים על האשה היולדת, שיש לה ימי טומאה וימי טוהר וכו' ובע"כ
 וזהו הכרחו של רש"י לומר דנתרפאת, וכ"כ בתוס' ישנים בכריתות ז, ב. 

ומכאן תמה התשב"ץ (ח"א סי' קי) על הערוך (ערך דופן) וכן הוא ברמ' בפיה"מ בבכורות (פ"ח מ"ב) 
ו אינו דמבואר דאחר יוצא דופן א"א לאשה לחיות, ע' במשנה שם דיוצא דופן אינו בכור, וכן הבא אחרי

וכתב שם בכור דאינו פטר רחם. והרמ' נתקשה איך יתכן אחר לידת יוצא דופן דחיתה ונתעברה עוד פעם, 
ולכן פי' בתאומים וכו'. ופי' בתוי"ט שם דס"ל להרמ' דא"א לחיות אחר יוצא לומר כן הוא דבר זר מאד, 

 דופן ותמות מיד. 
ד מקומות להוכיח כן דתחיה אח"כ, ועכ"פ , ובתשב"ץ הביא עואח"כ והרי כאן במשנה מפורש דחיתה

ממשנתינו מפורש כן וכמו שפי' רש"י. ולמעשה בתפארת ישראל בבכורות שם כתב דאין כוונת הרמ' דודאי 
 תמות אלא בדרך כלל יתכן כן.

ויש עוד שני מהלכים ליישב הרמ', בפתחי נדה כתב דאין כוונת הרמ' דתמות מיד אלא תחיה קצת אבל א"א 
 ו' ולכן נוגע דין ימי טהרה לימים הללו שחיתה. להתעבר וכ

ובפלתי (יו"ד סי' קצד סק"ד) כתב דדוחק לומר כן ברמ', ותי' באופ"א דבאמת הרמ' לא אמר דינו מסברא 
אלא מכח הדינים שיש בהלכות טרפות דשם נחלקו אם ניקב הרחם טרפה, ע' חולין נד, א ושו"ע יו"ד סי' 

טרפה ובע"כ לא חיתה, וא"כ כ"ז אם ניקב אבל אם הוציאו כל הרחם אז מה ורמ"א שם, ולכן הרמ' ס"ל ד
גם הרמ' מודה דחיתה, דמבואר בחולין שם דניטל הרחם אינה טרפה, ולכן המשנה כאן יל"פ בהיכ"ת שניטל 
כל הרחם, ורק כה"ג א"א להתעבר עוד פעם, וזהו הקושי של הרמ' שם דאם ניקב מתה, ואם ניטלה ל"ש 

 שתתעבר. 
ציין בכ"ז דהג"ר משה זצ"ל (אגרות משה יו"ד ח"ב סי' עב) כתב דבודאי נתשנו הטבעים ובזה"ז הרבה ויש ל

 נשים מולידים כך ואח"כ נתעברו עו"פ ואין בזה סכנה בזה"ז. 
ואגב במאירי כאן הוסיף דהאשה נתרפאת אבל הולד מת וצ"ב מנ"ל ומה הצורך לומר כן, ובעלמא הנידון 

 וכו' ובע"כ חי, וכי כוונתו אפי' מת מ"מ טמאה לידה.  על הולד אם ראוי לקרבן
 

 {מה נכלל בסתם לשון 'לידה' בתורה}
מחלוקת ר"ש ורבנן. ובסוגיין נוגע לפרשת תזריע לימי טומאה וטהרה וחיוב קרבן. ולהלן מא, א עוד נפק"מ 

חלה, דלרבנן חסר לגבי דם קושי, ובעלמא מצינו עוד נפק"מ ביניהם, ע' בכורות מז, ב אם נחשב בכור לנ
בלידה וליכא 'וילדו לו', ולר"ש הוי לידה והוי בכור, ע' רש"י ותוס' שם. ועוד מחלוקת בשבת (קלה, א) 
לגבי מילה בשבת דביום השמיני קאי על מי שאמו טמאה לידה, ולכן לרבנן אינו דוחה שבת ולר"ש דוחה 

 שבת.
נידון א' מה הכוונה של סתם לידה בתורה  למעשה יש מחלוקת הראשונים בעיקר הדרשות בסוגיין, וישו

בגמ' הקשו מ"ט דרבנן וכו' ודרשו האם כולל גם יוצ"ד או בלי ריבוי רק דרך רחם הוי לידה, ונקדים ד
מוילדה זכר למעט יוצא דופן ור"ש צריך הדרשה לנימוק הולד, ורבנן פליגי לעיל כו, א כפירש"י. ושוב 

ופן. וכבר הקשו הרשב"א וריטב"א דממנ"פ בקושיית הגמ' לרבנן אח"כ מ"ט דר"ש וכו' תלד לרבות יוצא ד
משמע דסתם לידה בתורה כולל גם ביוצ"ד, וא"כ מה ק' מ"ט דר"ש, ומקושיית הגמ' בר"ש משמע להיפך 

 דבעי ריבוי ללידה כזו דהוי בכלל לידה. 
דופן ש"מ דלידה  כי יולד פרט ליוצא בקדשיםוכתב הרשב"א דמוכח מזה שמצינו לימוד בחולין (לח, ב) 

ד בפרשת תזריע בנקבה כפירש"י, סתם הוא דרך הרחם, ורק ר"ש יש לו לימוד אח"כ שיש ריבוי של תל
 וקושיית הגמ' מ"ט דרבנן בנוי על דברי ר"ש להלן שיש לו ריבוי ולמה רבנן לא דרשו הפסוק לכך. 

 ולפי"ז יוצא דבעלמא לשון לידה מן הסתם הוא רק דרך הרחם. 
הרא"ש פי' בקושיית הגמ' מ"ט דר"ש למה לא פי' כרבנן, ודלא כרשב"א דמפרש להיפך, ומבואר אבל בתוס' 

דס"ל דא"א סתם להקשות על ר"ש דאדרבה כפשוטו לידה כולל נמי כל לידה, ורק אחר פסוק של רבנן 
 מקשינן מ"ט דר"ש. 

מבכור והתם בעינן פטר וכן לעיל כתב התורא"ש דהדרשה בקדשים כי יולד פרט ליוצ"ד הוא רק מכח גז"ש 
 ם יוצא דופן בכלל. ירחם, אבל אינו ממשמעות לשון לידה בלבד, ונמצא דלשון לידה כולל הכל ובלי מיעוט

ובתוס' בסוגיין אינו מוכח לצד א', אבל בבכורות (מז, ב ד"ה ראשון) מבואר להדיא כדברי תוס' הרא"ש 
דיוצ"ד אינו בכור לנחלה דכתיב וילדו לו משמע  דלשון לידה אינו דוקא דרך רחם, שהבאנו דרש"י שם ס"ל



דרך לידה דווקא, וכתבו התוס' דאדרבה בסוגיין מבואר דלרבנן בעינן מיעוט מטומאת לידה, ובלא"ה לשון 
לידה כולל הכל, והוא כשיטת התוס' הרא"ש הנ"ל. ולכן כתבו התוס' דהמיעוט לנחלה אינו מלשון לידה אלא 

משמע דנחלקו בזה רש"י ותוס' שם בסתם לשון לידה אם כולל יוצא דופן או מגז"ש לטומאת לידה, ועכ"פ 
 לא וכן ביאר בערל"נ בסוגיין. וע' נצי"ב בבכורות שם דעיקר הנידון הוא מחלוקת תנאים ע"ש בדברי התו"כ. 
נמצא דעת הרשב"א דסתם לידה רק מן הרחם, וכן מבואר ברש"י בבכורות, ותוס' הרא"ש בסוגיין ותוס' 

 רות ס"ל דמן הסתם סתם לידה כולל אפי' יוצא דופן. בבכו
 

 {גדר דין פטר רחם בבכור וקדשים}
גמ'. א"ר ריו"ח ומודה ר"ש וכו' מ"ט גמר לידה לידה מבכור וכו'. והיינו דבבכור פשוט לכו"ע דבעינן פטר 

(מנחות ו, א) הרגיש בזה  רחם וגם בקדשים יליף מבכור דיוצ"ד אינו קדוש. ולמעשה יש להעיר והגרי"ז
קצת, דעיקר דין בבכור הוא הלכה בפטר רחם, וכן הוא ברש"י במנחות שם דפטר רחם בעינן, וא"כ באמת 
הוא דין אחר, וכמו שמצינו בחולין ע, א אם יש חציצה בינו לרחם ג"כ אינו קדוש בבכורה דבעינן נגיעה 

רמב"ן בהלכות בכורות (פ"ג אות לה), ואדרבה ברחם, ויתכן נגיעה ממש כמבואר בתוס' בבכורות ט, א ו
בבכור אמר הגרי"ז דיתכן היכ"ת דמשכח"ל דאינו חסרון בפטר רחם הגם דיש לו דין יוצא דופן, וכגון אם 
יצא מקצת שליש א' דרך דופן וב' שליש דרך רחם דלדעת רבה יכול להשלים דין פטר רחם אח"כ, הגם 

חם, וכה"ג מצד דין פטר רחם אינו חסר שיש השלמה אח"כ, אבל דבשעת הרוב היה דרך דופן וליכא רוב ר
 בתורת יוצא דופן תלוי בשעת רוב דאז הוי ילוד והוי יוצא דופן מחמת שליש א'. 

וה"ה להיפך יש דינים בבכור דהוי חסרון רק בתורת פטר רחם וכגון החציצות בגמ' שם בחולין, ולגבי דין 
 דופן וקדוש אפי' בחציצה דליכא דין בפנ"ע של פטר רחם. יוצא דופן בקדשים סו"ס לא הוי יוצא 

והגרי"ז הראה דבספרי פרשת ראה מבואר שיש דרשה בפנ"ע בבכור דבעינן לידה דרך רחם מלבד דין פטר 
רחם, וא"כ שפיר ילפינן קדשים מבכור לדין זה ולא מדין פטר רחם, אבל לפשטות הגמ' כאן וכ"ה ברש"י 

ר הוא דין אחר לגמרי של פטר רחם, וזה ליכא בקדשים כפשוטו, וגם הדין במנחות שם כל החסרון בבכו
 שיש בקדשים ליכא מצד פרשת בכור, וא"כ ק' איך ילפינן זה מזה. 

ויש לציין לדברי התשב"ץ (ח"א סי' קי) הנ"ל דמשמע באמת דגם בקדשים בחציצה הוי בכלל יוצא דופן 
ן מגז"ש דילפינן הוא דין של פטר רחם ולא סתם מיעוט כמו בבכור, והוא חידוש עצום, ועכ"פ לפי"ז הדי

 של יוצא דופן. 
 

 {מה בעינן לקידוש פסולין דעלו לא ירדו}
 סוגיא דעלו לא ירדו. 

תוד"ה וזאת וכו'. הקשו לר"י דרצפה מקדשת א"כ תמיד דנים כאילו כבר עלו ומה הנידון להעלות הפסולין. 
כשיש הפסק בינו לבהמה. וכ"כ בזבחים פד, א ולעיל שם יד, א בהגה,ה ע"ש עוד כמה היכ"ת.  ותי' דמשכח"ל

אבל בזבחים (פז, א ד"ה כבש) תי' באופ"א דכל קדושת רצפה הוא רק להקטרת כשרים לקיים שם דין 
דש, הקטרה, אבל לא נתקדש לדין פסולין. והיינו דלדין פסולין בעינן קידוש מזבח כמבואר ריש מזבח מק

 ורצפה מקודשת להקטרה ולא כמזבח לקדש פסולין. 
וביאר הגרי"ז (זבחים שם) דבאמת אין הנידון בתוס' בדבר זה, דתוס' כאן ס"ל דיש לו דין מזבח, דמפורש 
בזבחים (ס, א) דאפי' לר"י אין רצפת העזרה כמזבח ממש דהרי אינו מקום זריקה דקרן וריבוע מעכבים 

של מזבח להקטרה, והנידון בתירוצי התוס' הוא מה בעינן לקידוש פסולים האם  לדין מזבח, ורק הוי קדושה
בעינן מזבח ממש, או מספיק אם עלה על מקום הכשר להקטרה, אבל אין צד לומר דרצפה הוי ממש מזבח. 
וכ"כ במקדש דוד (ח"א סי' ד' אות ד) דודאי אינו מזבח ורק יתכן דמספיק לקידוש פסולין בעלה על מקום 

 ה. הקטר
 

 {בשיטת ר"י ובביאור פסול של שקיעה בדם}
יסוד שיטת ר"י מבואר ברש"י ותוס' והוא מפורש בסוגיא במזבח מקדש בזבחים (פד, ב) דגם ר"י מודה 
בשאר פסולים כלן דמה ופיגול וטומאה דאם עלו לא ירדו, ונתרבו מזאת תורת העולה, ורק יש ג' מיעוטים 

דמה ונשפך דמה. ומבואר בזבחים שם דהחילוק הוא אם יש לפסולים  למעט ג' פסולים הללו של לילה יצא
 הכשר במק"א, ולן דמה דלן באימורין כשר ובאימורין נלמד מבשר וכו'. 

והנה, בתוס' הקשו ע"ז דלן דמה לכאורה פשוט ללמוד מאימורין דכשר בעצם אחר שקיעה לפני עמוד השחר 
, וממילא כיון דאחר שקיעה שנפסל אם עלו לא ירדו אין דמצוותן כל הלילה, ואילו לן דמה נפסל בשקיעה

תוספת אם לן יותר דהרי לן כמה לילות אפי' בבשר פסול ואעפ"כ בדם לא ירד ובע"כ הלימוד הוא על הפסול 



אחר שקיעה א', וא"כ תמיד נלמד דין דם מאימורין, והאריכו להוכיח דא"א ללמוד דם רק  חילוקואין 
 מאימורין, ע"ש. 

ת פסול שקיעה בדם הוא כפשוטו פסול תב להעיר בעיקר קושייתם, דהרי באמדוד (ח"א סי' טז) כובמקדש 
, ואינו פסול לינה, הקריבו) דבעינן זריקה ביום חדש של שקיעה לדין זריקה ונלמד מפסוק בזבחים (נו, א

ם התם אם וא"כ אפשר פסול שקיעה באמת אם עלו לא ירדו, אבל בעלות דנפסל כבר בלינה כמו כל קדשי
 עלו ירדו, ואינו דומה ללינה עוד לילה דכבר נפסל באותו פסול. 

ובאמת בתוס' היה משמע דגם פסול שקיעה בדם אינו פסול אחר אלא פסול לינה, ובדם הזמן מוקדם יותר 
אבל הוא אותו פסול. ובאמת הגרי"ז האריך בזבחים (לח, ב) דכל הפסול הוא רק לזריקה אבל הדם לא נפסל 

כשר לשפיכת שיריים בלילה, ע"ש. אבל בחזו"א (ליקוטים סי' א ס"ק יג) באמת נקט דפסול שקיעה וא"כ 
 הוא כפסול לינה ממש וכל הדם נפסל וא"כ גם שפיכ"ש פסול, וא"ש לפי"ז קושיית התוס'. 

ויש לציין עוד לדברי התוס' בזבחים (פד, ב) דמבואר כפשוטו דנקטו בחד תירוצא דליכא כלל פסול של 
נה בדם, והכל רק בשקיעה, ולא נפסל בלינה בעהו"ש כלל, ולפי"ז ודאי מוכח דשקיעה הוא פסול לינה לי

 והוא חילוק זמן ולא פסול חדש, וע' אבן האזל (מעשה"ק פ"ד ה"א) שהאריך בדברי התוס' בזבחים בזה. 
 

 {דין נשפך לפני קבלה}
נשפך נמי ירדו לר"י, ולא רק אם לא נתקבל נשפך דמה וכו'. כתבו התוס' (ד"ה ושנשפך) דאפי' אחר קבלה 

כלל. ובתוס' בסמוך (ד"ה והנתנין) האריכו דלפני קבלה אפי' ר"ש מודה דירדו דבשביל שחיטה לחודה לא 
מספיק דהוי פסולו בקודש, וכן דנו התוס' בזבחים פד ב מה הדין לר"ש אם נשפך לפני קבלה אם מודה דתרד 

 או לא. 
בדין קידוש בפנים, והוא יסוד גדול בתוס' כאן, דתוס' הוכיחו דר"י איירי אחר קבלה והנה, בתוס' זה יש דיוק 

ך דהכלי שרת א"א לקדש בחוץ כמבואר בזבחים שפדהרי יצא דמה הוא אחר קבלה, דלפני קבלה סתם הוי נ
(פח, א) דאין כלי שרת מקדש אלא מבפנים. ובאמת ע' שם בגמ' דמפורש במשנה דכל"ש אינו מקדש אלא 

ודש, ואמר שמואל בגמ' דאינו מקדש אלא מבפנים, ופירש"י דהיינו בקודש, וכבר תמהו התוס' א"כ זהו בק
דין המשנה. וביארו האחרונים, ע"ש בשיעורי הגרי"ד וביותר במנחת אברהם שם דב' דינים הם, דדין המשנה 

 דש אלא בפנים. הוא מצד החפצא של המתקדש דצ"ל בפנים, ושמואל חידש עוד דמצד הכלי שרת א"א לק
ונפק"מ רבות ע"ש, וא' מהם דמצד המתקדש עדיין יתכן קידוש ליפסל ע"ש בזבחים (פז, א), ורק משום 

 דינא דשמואל דין מצד הכלי שרת אינו קדוש כלל. 
וכתב שם המנחת אברהם דלכן מדוייק בתוס' כאן שהביאו מדין שמואל כאן דמצד המשנה שם י"ל דקדוש 

 שמואל דבכלל אינו קדוש. עכ"פ ליפסל, וקמ"ל מ
 
 
 


